
Il Messaggio dei vescovi per la 

48ª Giornata Nazionale per la Vita                   
 

Domenica 1 febbraio 2026 

 

PRIMA I BAMBINI 
 

 
 

“Guardatevi dal disprezzare qualcuno di questi piccoli; 

perché io vi dico che i loro angeli in cielo 

vedono continuamente la faccia del Padre mio.” (Mt 18,10) 

  
L’accoglienza gentile e affettuosa di Gesù verso i piccoli sorprende i suoi contemporanei, discepoli inclusi, 
abituati a considerare assai poco i bambini. Eppure, nella Scrittura il rapporto di Dio con il suo popolo è spesso 
paragonato a quello di una madre amorevole e di un padre premuroso verso i propri bimbi; il loro 
atteggiamento, infatti, “riflette il primato dell’amore di Dio, che prende sempre l’iniziativa, perché i figli sono 
amati prima di aver fatto qualsiasi cosa per meritarlo” (AL 166). Lasciarsi amare e servire con semplicità, 
riconoscersi dipendenti senza imbarazzo, attribuire primaria importanza alle leggi del cuore, desiderare il 
bene… sono alcune delle lezioni che i bambini danno agli adulti e che Gesù presenta come condizioni per 
accogliere la novità del Vangelo: “In verità vi dico: se non vi convertirete e non diventerete come i bambini, 
non entrerete nel regno dei cieli” (Mt 18, 3). Essi, dunque, non vanno mai disprezzati, scartati, subordinati 
perché proprio di loro il Creatore ha particolare cura. 
A questa visione evangelica dell’infanzia, che ha condotto l’umanità intera a una considerazione 
progressivamente più rispettosa degli inizi della vita, si ispira anche la nostra migliore cultura giuridica, che 
evidenzia il “superiore interesse del minore”: in qualsivoglia situazione, i bambini sono quelli che vanno prima 
di tutto accolti e protetti, insieme alla loro famiglia, in modo che possano crescere quanto più liberi e felici. 
Anche perché, non di rado, gli esiti di un’infanzia problematica sono alla radice di molti comportamenti 
negativi in età adulta. 
Ciononostante, le vite dei bambini vengono molto spesso asservite agli interessi dei grandi. 
Pensiamo ai tanti, troppi, bambini “vittime collaterali” delle guerre degli adulti: uccisi, mutilati, resi orfani, 
privati della casa e della scuola, ridotti alla fame, come effetto di bombardamenti indiscriminati. 
Pensiamo ai bambini-soldato, rapiti e utilizzati come “carne da cannone” nei tanti conflitti che si combattono 
in varie parti del globo, soprattutto in quelli “a bassa intensità”, di cui quasi nessuno parla. 
Pensiamo ai bambini “fabbricati” in laboratorio per soddisfare i desideri degli adulti: a loro viene negato di 
poter mai conoscere uno dei genitori biologici o la madre che li ha portati in grembo. 
Pensiamo ai bambini cui viene sottratto il fondamentale diritto di nascere, probabilmente perché non 
risultano perfetti in seguito a qualche esame prenatale. 
Pensiamo ai bambini implicati nei casi di separazione e divorzio dei propri genitori, a volte usati come 
strumenti di rivalsa sull’ex-coniuge. 



 
Pensiamo ai bambini fatti oggetto di attenzioni sessuali o alle bambine date precocemente in sposa, spesso 
a uomini assai più grandi di loro. 
Pensiamo ai bambini-lavoratori, privati dell’infanzia perché inquadrati come manodopera a basso costo dai 
“caporali” di turno, in contesti di degrado sociale e abbandono scolastico. 
Pensiamo ai bambini rapiti o dati indiscriminatamente in adozione nelle tristi operazioni di pulizia etnica. 
Pensiamo ai bambini coinvolti nelle violenze domestiche, che li privano di uno o entrambi i genitori e li 
segnano profondamente. 
Pensiamo ai bambini che i trafficanti di vite strappano per vile interesse alle proprie famiglie, fino a espiantare 
i loro organi a vantaggio di chi può permettersi di pagarli. 
Pensiamo ai bambini costretti – non di rado da soli – a migrazioni faticose e pericolose, con esiti a volte 
mortali, per sfuggire ai conflitti, agli impoverimenti e alle carestie spesso provocate dagli adulti. 
Pensiamo ai bambini indottrinati da un’educazione ideologica, funzionale non alla loro crescita, ma alla 
diffusione di idee che interessano questo o quell’altro gruppo di potere. 
Pensiamo ai bambini maltrattati o abbandonati a loro stessi da genitori o educatori cui poco interessa il loro 
vero bene. 
In questi e altri casi l’interesse che prevale è quello dell’adulto, cioè del più forte, del più ricco, del più istruito, 
che può decidere anche della vita altrui e che è anche capace di mascherare il proprio egoismo dietro parole 
“politicamente corrette” e falsamente altruiste. 
A ben vedere, la pace, la libertà, la democrazia, la solidarietà non possono che iniziare dai più piccoli. Dove 
una società smarrisce il senso della generatività, servendosi dei figli invece di servirli e donare loro la vita, si 
imbarbariscono esponenzialmente anche le relazioni tra gli adulti – persone e comunità – dando spazio alla 
ricerca egoistica e violenta dei propri interessi. “Tanti bambini fin dall’inizio sono rifiutati, abbandonati, 
derubati della loro infanzia e del loro futuro. […] Che ne facciamo delle solenni dichiarazioni dei diritti 
dell’uomo e dei diritti del bambino, se poi puniamo i bambini per gli errori degli adulti?” (AL 166). 
Avvertiamo la necessità di una maggiore attenzione ai piccoli anche nella nostra società italiana, in cui 
l’imperante cultura individualista si esprime, tra l’altro, con una crisi di generatività che non riguarda 
solamente la fertilità, ma pregiudica progressivamente la capacità degli adulti di mettersi a servizio dei piccoli. 
Può succedere che facciano rumore, chiedano incessanti attenzioni, condizionino la libertà dei grandi, ma 
l’accoglienza dei loro limiti è paradigma dell’accoglienza dell’altro tout court, mancando la quale svanisce 
ogni prospettiva di collettività solidale, per dare spazio a una conflittualità incessante e distruttiva. Quando i 
bambini non sono amati, con loro vengono scartati anche gli elementi più deboli della comunità, cioè 
potenzialmente tutti, nel momento in cui si manifestino anche nei soggetti “forti” fragilità o debolezze. 
Anche le comunità cristiane devono crescere nella cura dei bambini, non solo proseguendo nell’impegno per 
estirpare e prevenire l’odiosa pratica degli abusi, ma divenendo “casa accogliente” per loro nelle celebrazioni 
liturgiche, nelle attenzioni alle varie povertà che li colpiscono, nell’adozione di modalità adeguate alla loro 
età per l’annuncio della fede e nelle occasioni di vita comunitaria. “L’educazione alla fede sa adattarsi a 
ciascun figlio, perché gli strumenti già imparati o le ricette a volte non funzionano. I bambini hanno bisogno 
di simboli, di gesti, di racconti. […] L’esperienza spirituale non si impone ma si propone alla loro libertà” 
(AL 288). Alle prime parole che un bambino si sente rivolgere dalla Chiesa nel giorno del Battesimo – “la 
nostra comunità ti accoglie” – deve seguire una reale dedizione di tempi, spazi, risorse alle esigenze dei piccoli 
e delle loro famiglie. 
Ci sono tuttavia nella società e nella Chiesa moltissime persone e istituzioni che operano attivamente per 
custodire i bambini, attraverso azioni di tutela e accoglienza delle maternità difficili e di protezione nelle 
situazioni di violenza, nell’educazione, nella risposta ai tanti bisogni e povertà delle famiglie numerose e dei 
piccoli, nella prevenzione dello sfruttamento minorile nelle sue varie forme, nel sostegno alla genitorialità, 
nella sorveglianza degli ambiti che mettono a rischio l’integrità fisica, morale e spirituale in età sempre più 
precoce. A costoro devono andare la riconoscenza e il sostegno di tutti, perché il loro servizio – spesso 
gratuito – rende migliore il nostro mondo per tutti, non solo per i più piccoli. A loro dobbiamo continuamente 
ispirarci, per coltivare il senso di un autentico primato dei diritti dei bambini sugli interessi e le ideologie degli 
adulti. 
Si tratta di attuare una vera “conversione”, nel duplice senso di “ritorno” e di “cambiamento”. 
Ritorno a una cultura che riscopra il valore della generatività, del “desiderio di trasmettere la vita” (SnC 9) e 
di servirla con gioia. Ogni persona che mette al mondo dei bambini o si occupa dei piccoli – genitori, nonni, 



insegnanti, catechisti, persone consacrate, famiglie affidatarie – dovrebbe sentire la simpatia e la stima degli 
altri adulti, perché il servizio al sorgere della vita è garanzia di bene e di futuro per tutti. 
Cambiamento come abbandono delle cattive inclinazioni di una società narcisista e indifferente, in cui gli 
adulti sono troppo occupati da loro stessi per fare davvero spazio ai bambini: ne nascono sempre di meno e 
sul loro futuro peseranno i debiti, il degrado ambientale, la solitudine e i conflitti che gli adulti producono, 
incuranti del domani del mondo. 
La Giornata per la Vita sia l’occasione per un serio esame di coscienza, basato sul punto di vista dei piccoli 
nelle questioni che li riguardano (dal nascere, al crescere, all’essere felici…) e sostenuto dalla voce sincera 
dei bambini, cui chiedere – una volta tanto – come vorrebbero che andassero le cose. 
 
Gorizia, 23 settembre 2025 
  

Il Consiglio Episcopale Permanente 
della Conferenza Episcopale Italiana 


